3. Johann Gottfried Herder - Alteste Urkunde des Menschengeschlechts (1774-
1776)

InJohann Gottfried von Herder's dlteste Urkunde des Menschengeschlechts. 1, 1774,
hrsg. v. Johann Georg Miiller, Cotta, Tiibingen 1806.

parole chiave: media elementali e culturali, poesia religiosa, teologia, ermetismo,
illuminismo, Sturm und Drang

In Alteste Urkunde des Menschengeschlecht (Il piti antico documento del genere
umano - 1774-1776) la critica di Herder alle correnti razionalistiche e ortodosse della
teologia tardo-settecentesca si ripercuote sia nell’interpretazione che 1’autore offre del
primo capitolo della Genesi sia nella modalita di scrittura.

In contrasto con le coeve interpretazioni dell’ Antico Testamento, che sulla scorta
dei precedenti dei Cartesio, Keplero e Newton, si sono allontanate dalla “natura” del
testo Sacro ¢ della divinita stessa riducendola ad astrazioni scientifiche e metafisiche,
Herder vede nel poema della Genesi il semplice racconto della rivelazione di Dio entro
la natura, e da un punto di vista performativo-cognitivo, uno medium — nella Urkunde
la Genesi ¢ definita e un «Orbis pictus» o un geroglifico — che permette all’uomo delle
origini di rinnovare la propria percezione dell’ambiente naturale che lo circonda:
«Nella Bibbia nessuna immagine ¢ piu frequente, evidente e comprensibile di questa:
il vasto, blu orizzonte dell’'uvomo, quando non conosce alcun mondo metafisico o
astronomico». In questo senso Dio viene naturalizzato da Herder, che lo descrive
piuttosto come un medium naturale capace di rendere visibili le cose: «Was dort in der
ganzen Natur lacht, und lebt, Ideen gibt, frohlocket, erzeuget wirmet - ist Licht, ist
Gott!». Al tempo stesso, per Herder la poesia ha la medesima funzione, tramite di essa
si comunica lo spirito di Dio e della natura, poiché la lirica ci spinge fuori da noi stessi,
ci proietta fuori nel mondo, nell’ambiente naturale circostante.

La Alteste Urkunde des Menschengeschlechts ¢ caratterizzata da un’interessante
sovrapposizione di forma e contenuto. Come la poesia biblica, ¢ la stessa opera
herderiana che, rifiutando qualsiasi astrazione, intende fungere da sensorium della
natura, per cui Herder si impegna a ridare al lettore settecentesco «le immagini semplici
e nude» della Genesi, ovvero a proiettare chi legge «fuori dalle stantie aule
dell’Occidente verso I’aria piu libera dell’Oriente» e direttamente in quegli scenari
naturali della Bibbia che 1’autore descrive ecfrasticamente nei primi capitoli della
Urkunde.

Bibliografia essenziale

- Laura Follesa, Denkbilder. Analogia e immagini nel pensiero di Johann Gottfried Herder,
Mimesis, Milano 2023.

- Gianluca Paolucci, "Vieni! Guarda e senti Dio": teologia performativa in Herder, Quodlibet,
Macerata 2022.



Johann Gottfried Herder
Alteste Urkunde des Menschengeschlechts (1774-1776)

Also aus den dumpfen Lehrstuben des Abendlandes in die freiere Luft Orients heraus, wo dies Stuck
gegeben worden, und damit wir nicht aus dem Zusammenhange reimen, und uns an jedem Wort, was
Wir wollen, trdumen: lasset uns die vornehmsten Begriffe, die wir hier antreffen werden, zuerst als
Inseln umschiffen, und ihre Bedeutung aus dem Morgenlande sichern.

Am Anfange schuf Gott Himmel und Erde — wer kann sich bei dem einfaltig erhabenen
Anfange tiber das Wort ,,Anfang, Metaphysisch, Chronologisch und Kabbalistisch den Kopf brechen
und Zeit und Ewigkeit scheiden wollen! Wer aus dem ,,schuf,, iiber Nichts und Seyn streiten: und aus
»Elohim* | schuf* tiefe Mystische Beweise ergriibeln? — ,,Szientifische Gedankenwelt, den
Metaphysischen Werkzeug der Schopfung, Chaos, Fixsterne und Planeten, den Himmel der Seligen?
— Himmel und Erde!, was ist offenbarer als dies weite vorliegende Weltall! Wenn ich auf eine freie
Ebne oder auf eine Hohe der Schopfung trete — liberall um, {iber, unter mir Erde und Himmel! Hohen
und Tiefen der Schopfung! der ganze Bezirk des Menschlichen Auges, seines Reichs, seiner Welt.

—ich habe mein Aug' auf und sehe
und sieh! der Herr ist tiberall!

Wenn es Meerminner gabe, von denen die Fabel so oft spricht — der Abgrundwohner, der nichts als
seine nasse Welt und den durchdimmernden Himmel kennet, erhiibe sein Haupt {iber die Wasser —
eMeer unter ihm rollend, hoch iiber ihm das blaue, schone, hellere Himmelsmeer — wie wurde er
seinen Gott umfassender nennen konnen, als Gott des Himmels und Meers! Ein Seefahrer, ein in
Ungewittern Verlorner, wie seinen Gott mit dem treffendsten Nothanspruche nennen, als Gott der
Ungewitter dort droben, und der Abgriinde unten — das sind jetzt die beide Sphéren, in denen seine
Menschheit, eingeschlossen, leidet das Weltall feiner Noth. Wer sich nun in die Zeit des einfiltigen,
sinnlichen Morgenlanders hinaussetzt, der das Universum wirklich so ganz innerhalb Himmels und
Erden fiihlte: noch von keinen Weltgebduden und Planetenbriidern gehort, sucht er Gott wirklich auf
dem Throne des Himmels, den er mit welchem Glanz! in welcher Unermef3lichkeit! mit welcher
Majestidt mahlet; er kniet mit tausend anderm Gewiirm auf der niedrigen Erde, wohnt in seiner
Leimhutte, ist von Erde und wird zu Erde — ein Erde=Mensch die ganze Seel im Blicke! das ganze
Weltall in seiner Seele, wie kann er rithrender beten, als ,,Gott Himmels und Erden!, ,,aller Kinder in
Himmel und auf Erden!* Keine Zusammenfassung ist in der Bibel gewdhnlicher, sinnlichgrof3er, und
jedem Kinde verstindlicher, als diese — der weiteste, blaue Horizont des Menschen, wenn er keine
Metaphysische, oder Astronomische Welten kennet.

Lasset uns also auch mit dem Anfange gleich den Parallelismus, Hohen und Tiefen, Himmel
und Erde, der in der Ursprache grundaus lieget, im Sinne behalten. Alles ist bei thnen auf diesen
Parallelismus gebauet: Naturlehre und Moral! Religion und Wissenschaft! Geist und Korperlehre, das
droben wirkt auf Erden: das irdische eilt hinauf gen Himmel: die Eintheilung stiitzt und belebt ihre
Systeme und Poesien: ihr Blick von Erde zu Himmel! von Himmel zu Erde! — —

Die Erde war — wust' und leer —

Sonderbarer Einblick in die erste Schopfung!



und es war finster auf der Tiefe.

Ein einfiltiger Naturmensch denkt und sieht nicht aufler Erd’ und Himmel hinaus (und wer sieht
weiter?) was hat er also fiir dltere und tiefere Bilder als dieser Himmel! als diese Erde? ,,Vor dem die
Himmel altern! vor dem die ,,Sdulen der Erde wanken, Berge verwesen,, — nichts konnte nach
morgenlidndischen Lieblingsbegriffen iiber die ewige, unermeBliche Dauer gehen. Was ist élter als
diese Weltsdulen, die Berge? wer war, ehe Berge waren, und Erde ward? Wer weil3, wo ihr Eckstein,
ihr Grundstein liegt? Sinnbilder und Fundgruben des Ewigen, Ewigsten, Immerwéhrenden bis in die
Wurzeln der Sprache, und daraus denn die meisten erhabenen Bilder in Hiob, David und den
Propheten, von der Ewigkeit, Allmacht, ewigen Treue Gottes, sie iiber alle Zeitalter hinaus mit
Bergstarke und Erdenfeste zu fiihlen.

Uriteste Erdfeste ist also einem Morgenldnder ein willkommener Begrif, auf den er, wie auf
sichern Boden die Schépfung bauet: Wuste und leere und dunkle Nacht auf derselben nicht minder.
Ist jemahls Wiiste, Verheerung, Einsamkeit, dunkel, Mitternacht schauderhaft und gréBlich
geschildert worden, so in Morgenlande. Die Nacht, in die der fluchende Hiob seine Geburtsstunde
verwiinscht: das Reich der 6den Dunkelheit und Schatten, in das er sich durch sanften Tod
hineinseufzet: die Abgriinde und Fluthen des wiisten, wilden Meers, noch mehr die Verwiistung, die
fast alle Propheten einst ihrem Lande mahlen — ich glaube, kein Nordischer Chaosdichter wird diese
Beschreibungen tiibertreffen konnen; vielleicht mehrere Muhe und Unkosten der Bilder hdufen, aber
ohne Eindruck der Morgenlédnder, deren Gefiihl sich nur in groBe Massen, Licht und das schwirzeste
Dunkel theilet.

Der Erdanfang oder das Reich vor der Schopfung war ihnen Zusammensetzung all dieser
wiisten Schauergefiihle: Nacht: weite Leere: Dunkelheit: brausender Regelloser Abgrund, und — was
dem ganzen Nachtgemilde Leben, Haltung und durchfahrende Wirkung gibt, auf ihm liegt und webt
der schaurende Nachtgeist. Wer jemals auf dem wiisten Weltmeer mit Nacht und Todesfurcht
umbhiillet auf Morgenréthe gehoft, wird diese Scene gefiihlt haben — Geist des Himmels! Hauch
Gottes! wie er sich von droben her senkt, die Fluthen durchwuhlt, emporwebt: wo er wandelt, webt
Himmlische Gegenwart: und alles ist Schauer! Alle Dichter der Natur haben Bilder davon gegeben:
die Morgenldndischen Dichter wieder am stirksten — ists, was ihre Natur bis zum Leben, zum Gefiihl
der Gottesnahe, zum Glauben und Empfinden in Wiirksamkeit setzt, als Hauch Gottes! webender
Wind! rauschender Sturm! das S&useln der Lufte!

es hiel} sie wehen und rauschen
Der Ewige!

Wo sie wehen und rauschen,
Ist er der Ewige!

Die Fabel jenes Wilden, ,,als er den prachtigen himmelan bliihenden Baum mit Konigskrone und
weitem Gipfel sahe: er stand und staunte — plotzlich fuhr ein Luftschauer durch den Wipfel: es rauscht,
spricht, lebt: Gottheit ist gegenwirtig — der Wilde sank nieder und betete:* Das ist die Geschichte des
Gefiihls aller Menschen. Bewegung in der Natur, ist Kraft, ist Seele, ist Geist, ist Weben und Leben
des Himmels., Wer wandelt um mich? wer spricht? wer wirkt? ,,Schatten der Viter! Stimmen der
Vater sinds®, spricht ein Volk. ,,Hauch der Schopfung, Seele der Natur, Allbelebung®, spricht ein
anderes. Es ist Gott, der wandelnde, nahe, innignahe Gott, spricht der Gottfiihlende Morgenliander!
Er kommt in den Liiften,



Die um mich wehn;

Kiihle auf mein Antlitz gieB3en;
In den wunderbaren Liiften
Kommt sichtbar

Der Unendliche! Nahe! —

Geist Gottes also auf den Wassern webend! Es haucht gleichsam Geist iiber Alle vorige Bilder, sie
Alle zu einem Nachtganzen belebend! —

Wir sind durch die Nachtscene und die wehende Luft Gottes schon auf Néhe des Schopfers bereitet
— wie anders aber seine Erscheinung?

Gott sprach: Sei Licht!
Und’s war Licht.

Ein Heide, gewi3 nicht fiir diese Urkunde zum Voraus eigenommen, hat die erhabene Simplicitét des
Ausdrucks bewundert: tiefer im Sinn und im Zusammenhang, wie mehr hatte er bewundern konnen?
Auf die vorige Beschreibung, wo auch der Ausdruck mit Nacht, und Wogen kdampft, zumal auf den
brausendsten Schauer des Nachtwindes unmittelbar folgend — welche Stille! welch' erhabene Grofe!

Sei Licht!
und’s war Licht!

Mit Einem Machtwort, so kurz, so sanft, ist alle vorige schreckliche Dunkelheit weg! im Angesicht
der alten Nacht glinzt Strahl der Gottheit! Wie ahmt der Ausdruck der Sache selbst nach: -

Sei Licht!
und 's war Licht!

ein aufbrechender Lichtstrahl! als unmittelbar im Anschaun und Gefiihl desselben gebildet! — nur
gleichsam Zuckung Eines sanften Wortes wie Bildes. Endlich welche schone, holde Oftenbarung der
Gottheit. — Vorher ewige Nacht, Abgrund und Schauer: ein webender Sturm! aber der Herr war noch
nicht im Sturme — jetzt:

Sei Licht!
und s' ward Licht!

Glorie! sanfte, holde, herrliche Erscheinung Gottes in der Natur! Lasset uns bei dem lieblichen Bilde
etwas weilen, und uns in jenen Aufgang sehen, der ganz mit Gefiihl der Gottesklarheit umbhiillt
scheint!

Unserm Philosophen ist Gott ein Metaphysisches Etwas! ein hoher Wer, von dem ers erhaben
fiihlt, nichts sagen und denken zu konnen: die Deisten Religion schmiéhet auf die Einféltigen, die sich
den Gott, zu dem sie beten — dem sie sich anvertrauen, der sie hervorgebracht und jeden Augenblick



michtig erhilt, wenn sie den sich als Etwas, wohl gar im Bilde, im Gleichnif} gedenken miissen —
aber wenn Bild, Gleichnif3 seyn soll, wenns die sinnliche, andichtige, oder wie jene Herren es nennen,
abergldubische Menschheit so nothig hat — in der ganzen Natur der Wesen, welch schoneres
herrlicheres, allerfreuenderes Bild der Offenbarung Gottes, als — Licht! Und siehe es ist das Ewige
Symbol der Gottheit im Morgenlande.

Will sich der Orient das Majestitische, herrliche, zu gleich das Unbegreifliche,

Unanschauliche, Unzugéngliche seines Wesens denken! Licht ist sein Kleid! Glanz, unanschaubarer
Glanz, wie ein gewebtes Dunkel um seinen Thron! Jehova ist Licht und im Lichte wohnend.
Soll seine plotzliche Allgegenwart, das Durchdringende, Allerforschende seines Himmelsauges: sein
Strahl bis in die Abgriinde des Herzens und der Holle geschildert wer den: Licht! Ist wie Lichtstrahl,
und im Lichtstrahl da, ,,geht vor mir voriiber, durchblitzt meine Gebeine, ist droben in der Hohe und
unten in der tiefsten Holle!*

Das Allbelebende seiner Macht; sein erquickender stiller EinfluB3, sein allerwdrmende,
allerzeugende Giite — soll sie in Herz und Seele gegossen werden: es ist allerwadrmender, allbelebender
Lichtstrom! Heil und Seligkeit unter den Fliigeln der Sonne: erquickender Thau von Blick der
Morgenréthe - Lichtvater! Gott!*

Freilich, wenn sich noch der feinste, unkdrperlichste Deist sein Feinstes in der Natur
»Gedanke!* denken will: Lichtstrahl — da geht er auf! da bricht die Wahrheit an! da wirds wie helle
in der Seele! Alle Weisheit, Erfahrung, Wissenschaft wird Erleuchtung, wird Klarheit: alle Rege des
Herzens Feuer, Warme: je reiner das Licht, je lauterer die Warme des Herzens: je deutlicher das Bild
— aber das ist doch Alles nur todtes Bild, Witz einer schonen Vergleichung — wenns Leben, Anschaun,
unmittelbares Gefiihl der allwirkenden Gottheit seyn konnte. Der hier in meinem Haupte aufgeht, der
mich erleuchtet den ich hier in meinem Herzen wéarmend und schlagend fiihle, ist Gott! hier das
Gottliche im Antlitz des Menschen. Das Licht auf seiner Stirn, der Glanz, die Wonne seines Auges,
was auf dieser Jugendwange lacht, heitert, glilhet, erwdrmet Licht des Antlitzes, Glanz des
Unsichtbaren, Gott! Was dort in der ganzen Natur lacht, und lebt, Ideen gibt, frohlocket, erzeuget
warmet — ist Licht, ist Gott! Welch ein Wunder um uns Ein Lichtstrahl! Ohne ihn die ganze Schopfung
Nacht, Tod, Kluft, von Erde zu Himmel Grab und Abgrund, oder vielmehr, mehr als alle das

- wiiste und leer
Finsternif} auf der Tiefe
Unruhe auf fluthenden Meeren.

Ein Lichtstrahl kommt! woher? aus welcher Tiefe? wie schnell! wie fein! urplétzlich da —und welche
neue Welt mit Einem neuen Sinn fiir alle Sinne! — Farben und Gestalten! alles bekommt Umrif3, Kleid,
neues Daseyn [...].



